
Overweging oudjaarsavond Basiliek 

“Oud en een nieuw begin” 

Overweging gebaseerd op de lezingen: boek van de profeet Jesaja 40; 2-8 en het 

Evangelie van Johannes 1, 1-18 

Broeders en zusters, 

Zo zijn we dan hier te samen op deze oudejaarsavond. Iets heeft ons naar deze 

viering in de basiliek toegebracht. De redenen kunnen zeer verschillend zijn, maar de 

kern is dat we hier vanavond een gemeenschap vormen die samen stil willen staan 

bij :  

• wat was 

• wat is en  

• wat komen gaat 

Op oudejaarsavond gebeurd er altijd er iets met mijn tijdsbesef. Tijd komt en gaat, 

het jaar trekt  zo een beetje aan me voorbij. Ik weet niet hoe het bij u gaat maar bij 

mij is het een soort tijdreis ervaring. Een reis terug in de tijd en weer terug naar het 

hier en nu, maar ook dan weer een moment met een blik op de toekomst. 

Er komen bij deze reis gevoelens en beelden van gebeurtenissen bij me op. Het lijkt 

soms op een evaluatie waar mooie en minder mooie zaken in mijn leven op een rij 

gezet worden en er een conclusie getrokken wordt in de zin van: het was een jaar vol 

onzekerheden en verdriet, maar ik ben ook gezegend met mijn partner, mijn 

kinderen, vrienden en mijn welvaart……, maar ook met de wonderen die zich zo 

maar voltrokken hebben. 

In de filosofie over tijdsbeleving worden er twee Griekse begrippen gebruikt namelijk 

Kronos en Kairos. Kronos is het begrip van tijd dat we hebben als we zitten te 

wachten op het moment dat het vanavond 24.00 ( twaalf uur) uur moet worden en 

dat we kunnen proosten op het nieuwe komende jaar. Het is een technisch begrip. 

Een uur heeft 60 minuten etc. 

Kairos gaat over de tijdservaring in relatie tot de gebeurtenissen die ik waarneem en 

die op een of andere manier iets in mij te weeg brengen. Bijvoorbeeld licht gaat over 

in donker of Iemand zegt tegen mij; ik hou van je…. 

Johannes reist in zijn evangelie nogal wat door de tijden heen. Hij neemt ons mee op 

een aantal tijdreizen in het ervaringsgebied van de Kairos. Zo zijn we meteen in de 

eerste zin in de tijd voordat de schepping er was. We horen Gods stem in het boek 

Genesis spreken die als een wind of adem over de aarde blaast en de mens 

woorden geeft om dat te beschrijven. De mens van vlees en bloed noemde later in 

de tijd deze wind “Ruach of Odem”. Gods aanwezigheid in de gebeurtenissen van de 

schepping. 

Gebeurtenissen kunnen heel concreet zijn: zoals de geboorte van en kind. Vaak 

hebben ze een doorwerking in ons menszijn. In onze vleselijke realiteit. Met de 

geboorte van een kind, wordt het zichtbaar, maar ook voelbaar dat er een 

levensadem waait. Er is opeens een levend wezen in ons midden, die een nog voor 

ons onbekende zin voor de wereld zal hebben. Deze wonderlijke geheimvolle 

levensadem van God is merkbaar in het ontstaan van leven in dat nieuwe mensje. 

Zonder adem geen woorden. 



Concrete Bijbelse voorbeelden van de doorwerking van Gods stem of adem zijn; 

Maria de moeder van Jezus en Johannes de Doper. Maria die in haar Magnificat 

duidelijk maakt dat Godswoord in haar gesproken heeft en vlees is en zal worden in 

de geboorte van de Messias. Johannes de Doper herkende Jezus al in de 

moederschoot. Hij sprong op in de schoot van Elisabeth toen Maria bij Elisabeth 

binnenkwam in haar huis. 

Dat “voelend weten” van Johannes, dat de Messias, de Christus zal komen in de tijd, 

was later de kern van zijn roeping. Hij was het die het woord was die voor Jezus uit 

zou gaan, zoals Gods sprak in de profetie van Jesaja : “een stem roept: Baan de weg 

van de Heer, maak recht in de woestijn een pad voor onze God”. 

Zo wordt Johannes de Doper het beeld van de overgang van oud naar nieuw. Hij 

herformuleert de aanspraak van God, gesproken door Jesaja, namelijk dat we 

aandachtig moeten zijn op de toekomst, omdat God zijn rijk al in de kerstnacht onder 

ons is gekomen.  

Johannes de Doper verzet zich daarom ook tegen de wereld en zijn mensen die het 

licht van de omkeer niet willen zien. Het licht welke Jezus in de wereld zal 

verkondigen. De duistere wereld van het; eigen gelijk, macht, verzamelen van 

materiele rijkdom zonder te delen, uitsluiting van anders denkenden. De wereld van 

oorlog en haat die in Johannes zijn tijd, maar ook in onze tijd grootschalig 

voortwoekert. Johannes is dan ook voor ons Christenen een voorbeeld hoe Gods 

woorden in mensen een nieuw begin opent. Namelijk het leven in de navolging van 

Christus. Het leven in de nieuwe komende tijd van Gods licht, het geloof in de 

verrijzenis van onze heer Jezus Christus en zo in de komst van het definitieve 

Koningrijk van God op aarde. 

Zolang Gods woord voorleeft in deze hoop van ons Christenen en in ons geloof dat 

de Vredebrenger zal komen zal het donker van deze wereld het licht van het woord 

van God in de gedaante van de Komende niet overwinnen. 

Dat vraagt van ons Christenen,.. dat wij ons als pelgrims van hoop blijven gedragen. 

Onze levenswandel zal ons in de richting van die toekomst bewegen. Dat betekent 

dat we als pelgrims van Gods hoop; Gods wil in ons vlees moeten laten worden. 

Gods woord vraagt ons om Zijn wil aan het licht te brengen door: 

• de gunnende liefde te leven,  

• om barmhartig te zijn, 

• elkaar nabij te zijn in lijden en eenzaamheid , 

• het delen van onze rijkdom,  

• elkaar te vergeven en 

de moed te hebben om opnieuw met elkaar te beginnen en samen te bouwen aan 

een nieuwe toekomst.  

• En zeker niet als laatste om samen de vreugde van het leven en de hoop op 

de komst van de  Messias te vieren. Op deze manier resoneert Gods woord in ons 

en vanuit die ervaring  wens ik ons allen een gezegende en vreugdevol nieuwjaar 

toe. Een nieuw jaar waarin we elkaar als gemeenschap blijven ondersteunen en 

ontmoeten om zo Gods vrede te ervaren en te weerspiegelen. Kom we gaan “De 

Komende” tegemoet. Amen. 

Wilfried Temme. 


